
RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 
 

19 
 

UM REINO PLENAMENTE IGUALITÁRIO: 

Economia no Cristianismo Primitivo a Partir de Mateus 20.1-16 

 

Anderson de Oliveira Lima 

 

Resumo: 

Este artigo apresenta uma análise exegética de Mateus 20.1-16 que tem por 

finalidade oferecer novas perspectivas para a leitura do evangelho de Mateus. O 

foco da interpretação é o projeto econômico identificado como meio de 

sobrevivência do grupo judaico-cristão, e nesta leitura da parábola, apresentam-se 

duas novas hipóteses, uma em relação às fontes mateanas e seu trabalho 

redacional nesta passagem, e outra sobre a luta do autor por regular a igualdade 

para além do âmbito econômico. 

Palavras-Chaves: Evangelho de Mateus; Cristianismo Primitivo; Econômia no 

Cristianismo Antigo; Novo Testamento; Exegese. 

 

Abstract: 

This article shows a exegetical analysis of Matthew 20.1-16, which aims is to offer 

new perspectives for a riding of Matthew’s Gospel. The focus of our interpretation is 

the economic project how a survival means for the matthean group, and in that 

reading of the parable, we presents two new hypotheses, the first, about the 

Matthew’s sources and you redactional work, and other about the struggle of the 

author to control the equality beyond the economic scope. 

Key-Words: Gospel of Matthew; Primitive Christianity; Economy in Ancient 

Christianity; New Testament; Exegesis. 

 

 

                                                           
 O autor é Doutorando e Mestre em Ciências da Religião (Literatura e Religião no Mundo Bíblico) pela 
Universidade Metodista de São Paulo, Especialista em Bíblia pela mesma Universidade, e Bacharel em 
música (violão erudito). Suas pesquisas de mestrado e doutorado giram em torno do tema deste artigo, 
e a tese em andamento, financiada pelo CNPq, intitula-se “A Linguagem Econômica do Evangelho de 
Mateus”. Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/0893915454622475. 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

20 
 

Introdução 

Embora se diga frequentemente que o emprego de parábolas seja uma 

característica do ensino de Jesus, sabe-se que o nazareno não foi o criador do 

gênero. Embora a tradição cristã primitiva atribua todas as suas parábolas a Jesus, 

hoje está provado que Jesus era um dentre muitos “mestres” que no primeiro 

século utilizaram as parábolas como meios didáticos de transmitir seus 

ensinamentos. Nossa tarefa nestas páginas é estudar uma parábola comumente 

atribuída a Jesus, a de Mateus 20.1-16. O próprio texto diz que é Jesus quem a 

anuncia, mas há motivos para crer que esta parábola não foi criada por Jesus, mas 

pelo próprio autor do livro de Mateus. O motivo mais óbvio é a constatação de que 

esta parábola não se encontra em nenhum outro evangelho, e segundo os estudos 

feitos a partir da tradição sinótica, os materiais de Mateus são em sua maioria 

herança de fontes mais antigas, como o evangelho de Marcos ou a hipotética fonte 

Q (Brown, 2002: p. 173-188). A primeira conclusão é que esta parábola, por não 

existir fora do evangelho de Mateus, ou é uma composição própria do evangelista 

ou veio de fonte desconhecida. Mas há nela diversas características típicas do 

primeiro evangelho, isto é, características comuns aos textos exclusivos de Mateus 

e às modificações que este evangelista faz nos textos que recebeu da tradição. 

Ulrich Luz chama essas peculiaridades de mateísmos (2003: p. 191). Porém, uma 

das hipóteses que vamos apresentar é a de que até mesmo esta parábola exclusiva 

pode ter sido composta em momentos distintos, trazendo um pouco da fala de 

Jesus um pouco da voz própria de Mateus. 

Tudo isso torna a leitura desta parábola importante, significativa não apenas 

para a compreensão do texto em si, mas para o estudo do evangelho em geral, ou 

para estudos sobre o grupo social que deu origem a este evangelho e para o 

cristianismo primitivo. Nosso interesse no estudo de Mateus foca-se em seu aspecto 

econômico, isto é, queremos encontrar por meio da exegese explicações para 

questões como, por exemplo, sua aversão à riqueza e constantes elogios à 

pobreza. Queremos compreender cada vez melhor como funcionava (ao menos no 

âmbito ideológico) seu projeto de igualitarismo cristão e seu incentivo à caridade. 

Estes temas estão presentes nesta parábola que vamos estudar, mas por razões 

metodológicas, não deixaremos de abordar também pontos que não estejam 

relacionados ao nosso alvo, que é o aspecto econômico. 

 

1 - O oikodespotes e o Reino dos Céus 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

21 
 

 Nossa análise está dividida em quatro partes. Esta divisão proposta procura 

seguir a certas sub-divisões naturais que identificamos no texto, e em cada seção 

vamos expor a análise de um novo bloco textual argumentando em favor dessa 

nossa segmentação. Para começar, apresentaremos apenas os dois primeiros 

versículos:1 

 

Introdução (1) Pois o Reino dos Céus é semelhante ao homem chefe da 

casa, o qual saiu junto à aurora (para) contratar trabalhadores 

para a sua vinha. 

Os 

Trabalhadores 

da Primeira 

Hora 

(2) E tendo combinado com os trabalhadores de (um) denário o 

dia, enviou-os para a sua vinha. 

 

Os versículos 1 e 2 nos convocam à leitura com uma introdução típica das 

parábolas, onde se exibe o tema da parábola (geralmente o Reino de Deus/dos 

Céus), acompanhado de uma formulação comparativa com “é semelhante” (gr. 

homoios estin). Segue-se a apresentação do paralelo comparativo, a imagem que 

será colocada ao lado do objeto principal e pelo qual se ensinará a seu respeito. 

Neste caso, o Reino dos Céus é comparado com o chefe da casa (gr. oikodespotes). 

Porém, Gerd Theissen e Annette Merz chamam a atenção para o fato de que esta 

fórmula comparativa se refere a toda a parábola, e não somente ao elemento 

apresentado. Quer dizer que esta introdução significa que o Reino dos Céus não é 

simplesmente semelhante a este chefe da casa, mas é semelhante a toda a história 

sobre o chefe da casa que se vai contar nas linhas a seguir (1999: p. 371). 

Incluiremos aqui uma nota sobre o Reino dos Céus, o tema sobre o qual a 

palavra se desenvolve, porque em Mateus tal expressão engloba problemas 

especiais: Acontece que no evangelho de Mateus de maneira particular, utiliza-se 

na maioria das vezes “Reino dos Céus” em lugar do “Reino de Deus” geralmente 

utilizado nos demais evangelhos. Embora Mateus não deixe de usar “Reino de 

Deus” em alguns momentos, a sua preferência por “Reino dos Céus” é evidente, e 

os estudiosos ainda não chegaram a qualquer consenso sobre a razão desta 

peculiaridade mateana e nem sobre o possível sentido próprio que ela possui. Algo 

                                                           
1
 Todos os textos de Mateus 20.1-16 citados ao longo deste estudo foram traduzidos pelo próprio autor. 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

22 
 

importante a ressaltar é que a expressão “Reino dos Céus” não possui qualquer 

sentido escatológico ou futuro, mas é, assim como o “Reino de Deus”, um termo 

que designa a própria maneira de se viver do proto-cristianismo. Uma hipótese 

mais recente e que escolhemos adotar neste estudo é a de Robert Foster, que 

defendeu que Mateus usa “Reino dos Céus” como parte de um longo discurso 

celestial do evangelho, um modo mateano de afirmar a seus leitores que eles eram 

o verdadeiro povo escolhido de Deus, que Jesus era o Messias e que a disciplina 

deles exigida tinha suas bases no céu e não na terra (2002: p. 489-490). Ele 

mostra, por exemplo, que em 34 das 33 vezes que Mateus usa “Reino dos Céus”, 

ele se dirige à própria comunidade de discípulos, enquanto que em 3 das 4 vezes 

que usa “Reino de Deus”, ele se dirige às lideranças judaicas rivais. Segundo 

Foster, 

[...] estas estatísticas indicam que Reino de Deus se refere 

ao governo de Deus tanto sobre os obedientes como sobre os 

desobedientes, enquanto que Reino dos Céus designa 

exclusivamente o reinado sobre aqueles que transformam 

sua família por meio da fé em Jesus (2002: p. 494) 

(tradução nossa). 

A proposta de Foster atende bem às exigências interpretativas de Mateus 

20.1-16, pois em nossa opinião a parábola em questão se dirige exclusivamente à 

comunidade mateana, com a intenção de regular os comportamentos recíprocos no 

convívio do grupo judaico-cristão. 

Voltemo-nos agora para a imagem empregada como paralelo comparativo 

ao Reino dos Céus, isto é, para o chefe da casa. Sem dúvida a parábola conta com 

o conhecimento prévio do leitor quanto ao papel social de um chefe de casa, o que 

não era dificuldade alguma para a audiência mateana original. A imagem adotada 

para a comparação parabólica costuma mesmo ser tirada da vida cotidiana, 

abordando aspectos corriqueiros, embora em muitos casos (inclusive aqui em Mt 

20.1-16), a história contada seja a de um caso peculiar. Nossa tarefa exegética é 

fazer o leitor de hoje também consciente daquela realidade social que dá sentido ao 

chefe da casa na parábola. 

Pois bem, o termo que no Novo Testamento é mais comum em Mateus 

(Coenen, et. al., 1994: p. 202) é uma herança do mundo urbano do império 

romano, onde a família (muitas vezes considerada uma pequena cidade) 

compreendia não somente parentes consanguíneos, mas todas as pessoas ou 

coisas que estavam sobre o poder do pai de família. A casa, como principal 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

23 
 

estrutura social daquelas sociedades, possuía uma hierarquia bem estabelecida e 

era exatamente o oikodespotes/paterfamilias quem se encontrava do topo desta 

pirâmide, tendo sob seu governo mulher, filhos e escravos, tendo o direito de vida 

ou morte das crianças recém-nascidas, e poder sexual sobre todos os membros de 

sua família sem exceções (Write, 2003: p. 403-405). Porém, em Mateus 20.1-16, 

ao se empregar a figura do oikodespotes como elemento de comparação, o que 

está em pauta não é a hierarquia da família e os poderes do chefe da casa, padrões 

culturais que sem dúvida foram predominantes para o desenvolvimento do 

cristianismo no império romano, onde a estrutura social das casas delineou em 

grande medida as relações dentro das comunidades cristãs, como se vê claramente 

na literatura pós-paulina do Novo Testamento (Aguirre, 2009: 108). Nesta parábola 

mateana só interessa o oikodespotes da perspectiva de suas responsabilidades. L. 

Michael Write assim escreveu sobre as responsabilidades de um paterfamilias no 

mundo romano: 

Os deveres e as responsabilidades do pater famílias para com 

a casa eram extensos. Acima de tudo, tinha de providenciar 

alimento e cuidado para todas as pessoas sob seu poder, 

quer escravas quer livres. Também fornecia quantias de 

dinheiro a seus libertos e outros clientes. Dele se exigia que 

administrasse a propriedade, não apenas em operações 

diárias, mas também em termos de guardar o patrimonium 

(ou familia) para as gerações futuras. Podia delegar 

responsabilidades de ações isoladas na administração da 

casa a seu principal escravo, a um filho, à esposa, mas em 

última análise era ele o responsável. (2003: 405) 

 Voltando à parábola, vemos que o oikodespotes aparece no texto como 

alguém que tem de administrar suas terras, e sai junto à aurora para contratar 

trabalhadores para sua vinha. Diríamos que o chefe da casa de Mateus representa o 

Reino dos Céus principalmente quanto aos deveres de um oikodespotes; ao deixar 

sua casa assim que nascia o dia para administrar sua vinha, ele atua como 

responsável pelas propriedades e pelas pessoas que estão sob seu governo, como o 

mantenedor do status da família que conta com o sucesso econômico. O chefe da 

casa é, enfim, um personagem elitizado, muito provavelmente habitante de um 

cenário urbano, mas que possui terra produtiva nas redondezas e emprega 

trabalhadores temporários. Ele é, portanto, homem de alguma posição social mais 

elevada do que a média da população (Stegemann, 2004: 160). 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

24 
 

A imagem deste homem contratando trabalhadores temporários para sua 

terra também devia ser um quadro comum, pois tais trabalhadores chamados para 

servir em períodos específicos do ano eram em muitos casos mais econômicos do 

que a manutenção de escravos (Luz, 2003: 198). Na parábola o chefe da casa 

combina com os homens que contrata o salário de um denário pelo dia de trabalho, 

isto é, uma moeda de prata cunhada em Roma, que levava a imagem e a inscrição 

do imperador, e que equivalia ao salário de um dia de trabalho de um lavrador. 

Mais uma vez, o uso do dinheiro como forma padrão para o pagamento dos 

trabalhadores serve-nos para ressaltar que o texto exclusivo de Mateus possui 

características mais urbanas que camponesas. 

Até aqui, o leitor não compreende o objetivo da parábola, imagina no 

máximo que o Reino dos Céus é como alguém de autoridade que cumpre bem com 

seus deveres. 

 

2 - Os Convites aos Homens “Sem Ocupação” 

A partir do v. 3 o texto começa a surpreender seus leitores. Identifica-se 

facilmente três novos momentos de convite ao trabalho por parte do chefe da casa, 

todos começando com o mesmo verbo, o particípio aoristo ekselthwn, que traduz-

se por tendo saído (Luz, 2003: 190). No v. 2 o texto já narrou o convite aos 

trabalhadores da primeira hora, mas aqui temos mais três convites que podemos 

chamar de convites fora de hora. Abaixo citaremos o texto traduzido e já dividido 

em três partes: 

 

Trabalhadores 

da Teceira Hora 

(3) E tendo saído por volta da terceira hora viu outros parados 

na praça sem ocupação. (4) E para aqueles disse: “Ide vós 

também para a vinha, e o que for justo vos darei”. (5a) E eles 

foram. 

Trabalhadores 

das Sexta e 

Nona Hora 

(5b) E tendo saído de novo por volta da sexta e nova hora fez 

do mesmo modo. 

Trabalhadores 

da Undécima 

Hora 

(6) E tendo saído por volta da undécima (hora) encontrou 

outros parados e disse-lhes: “Por que ficastes parados aqui 

todo o dia sem ocupação?”. (7) (Eles) dizem a ele: “Porque 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

25 
 

ninguém nos assalariou”. (Ele) diz a eles: “Ide vós também 

para a vinha”. 

 

O texto fala primeiro de homens que são encontrados ociosos por volta das 

nove horas da manhã. O leitor pode ser levado a pensar que esses homens 

estavam sem ter o que fazer até esta hora por vontade própria, julgando-os 

preguiçosos ou coisa assim. Todavia, o texto grego evidencia outro sentido, o de 

que aqueles homens não haviam escolhido ficar desocupados; na verdade, os 

homens estavam sem ocupação (gr. argous) porque lhes faltara oportunidades de 

trabalho para o dia, conforme também deixa claro o versículo 7. A cena criada 

exibe pessoas que procuram trabalho ao longo do dia, mas sem sucesso, têm como 

perspectiva futura a falta de elementos fundamentais para a sua subsistência. 

Notemos que eles estavam parados na agora (gr. en te agora), local que 

aqui traduzimos por praça. Na verdade, a expressão grega remete a um lugar 

público onde realizavam-se por exemplo as assembléias e audiências judiciais da 

cidade, o centro da vida cívica de uma determinada sociedade. Para as grandes 

cidades helenísticas, a agora também representa um lugar de comércio intenso que 

pode até ser sinônimo de mercado nalguns casos (Coenen, et. al., 2000: 371). 

Quer dizer que os homens estavam no centro da vida comunitária, local 

aparentemente propício para homens que procuravam por uma oportunidade de 

trabalho. Em História Social do Proto-Cristianismo os autores usam Mateus 20.1-16 

como exemplo neotestamentário que ilustra o uso de agora como termo que 

designa o comércio de escravos ou o recrutamento sazonal de trabalhadores 

assalariados livres (Stegemann, et. al., 2004: 53, 261). A parábola sem dúvida 

retrata assim o desemprego como uma realidade social que estava diante dos olhos 

de todos, evoca um quadro sócio-econômico de conhecimento do público alvo. 

Novamente, o Reino dos Céus aparece em âmbito terreno, humano, lida com as 

injustiças sociais como males sistêmicos e com naturalidade, mostrando-nos que 

não se quer em momento algum fazer referência a uma era de justiça estabelecida 

apocalipticamente por Deus, mas falar a pessoas que enfrentam as desventuras do 

mundo e tentam experimentar nele o que chamam de Reino dos Céus. 

O Reino ganha novas cores aqui, a partir dos detalhes oferecidos por seu 

elemento comparativo. Além de ser representado por um bom oikodespotes, que 

cumpre com suas obrigações administrativas, é também como um oikodespotes 

que se compadece das pessoas em situação difícil. Na ótica do evangelho, este 

patrono é alguém visto positivamente principalmente porque ultrapassa as 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

26 
 

expectativas que se tem a seu respeito através da sua caridosa oferta de emprego 

a todos os sem ocupação que encontra em seu caminho. É como se a vinha 

pudesse oferecer infinitos postos de serviço, como se o Reino dos Céus não tivesse 

vagas limitadas para quem quer nele trabalhar. Não vem ao caso aqui se os 

homens chamados no primeiro convite eram em número insuficiente, não há 

definições numéricas nem para os homens nem para o tamanho da vinha, a idéia 

que se quer transmitir é a de um oikodespotes que está aberto a todos quanto 

queiram trabalhar. O Reino dos Céus, então, está de portas abertas para as 

pessoas que não foram aceitas na sociedade, que não encontraram a segurança 

que esperavam em suas atividades profissionais. 

O caso mais extremo são os dos homens que são encontrados já no final do 

dia (undécima hora), que ainda assim são contratados, levando o leitor a 

questionar a coerência administrativa do chefe da casa. Uwe Wegner, ao estudar as 

características das parábolas do Novo Testamento mencionou que nelas aplica-se o 

que ele chamou de “lei da repetição”. Deveras, na parábola do semeador de Mt 

13.1-9, temos vários tipos de sementes que caem ao longo do seu caminho, e 

vários são os convites e os tipos de convidados para a ceia de casamento na 

parábola de Mt 22.1-14. Wegner, então, observa que a mensagem central das 

parábolas sempre está vinculada ao último exemplo dado (1998: 207). Portanto, 

em nossa parábola depois de vários convites para o trabalho são os homens da 

undécima hora que ganham, destaque não somente pelo número maior de palavras 

utilizadas pelo narrador, mas também porque este último convite quer servir como 

o grande exemplo para a maneira de agir daquele chefe da casa. 

Agora o leitor não só pode comparar o Reino dos Céus com o chefe da casa 

diligente, como também o vê como alguém caridoso, que oferece maiores 

oportunidades do que a sociedade normal. O Reino é em parte irracional, mas tal 

irracionalidade é proposital, tem a finalidade de destacar sua superioridade em 

relação ao natural. Mas o leitor ainda lembra-se que ele prometera aos 

trabalhadores contratados ao longo do dia pagar-lhes apenas o que for justo. Se 

acabasse aqui, teríamos já um ensino útil sobre o Reino dos Céus, curioso e 

humanitário; mas a parábola mateana guarda ainda a grande surpresa para o que 

virá a partir do versículo 8. 

 

3 - Os Últimos são os Primeiros 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

27 
 

 Nesta nova seção as indicações temporais são outras, mas também nos 

permitem distinguir três momentos. O primeiro deles traz a fala do chefe da casa 

ordenando ao seu administrador que faça os pagamentos; nos outros dois temos os 

pagamentos começando com kaí elthontes que traduzimos por “e vindo”. Destes 

pagamentos, o primeiro é feito aos últimos contratados, os trabalhadores “de por 

volta da undécima hora”, e segundo aos trabalhadores da primeira hora. Assim, 

embora tenhamos lido diversos convites ao trabalho feitos ao longo do dia todo 

pelo oikodespotes (primeira hora v. 1-2, terceira hora v.3, sexta e nona horas v.5, 

e undécima hora v. 6-7) quando chega a ocasião de pagar os salários só são 

mencionados os primeiros e os últimos, ou melhor, os últimos e depois os 

primeiros: 

 

A Ordem para o 

Pagamento 

(8) E tendo chegado a tarde diz o senhor da vinha ao seu 

administrador: “Chama os trabalhadores e paga-lhes o 

salário começando dos últimos até os primeiros”. 

Primeiro os Últimos (9) E vindo os de por volta da undécima hora tomaram 

(um) denário cada. 

Por Último os 

Primeiros 

(10) E vindo os primeiros acharam que muito receberiam; 

e receberam um denário cada também eles. 

 

 Comecemos por algumas observações a respeito do administrador que ao 

final do dia é encarregado de pagar os salários. É interessante observar que é mais 

comum no lugar deste administrador o uso de oikonómos no texto grego, como 

ocorre, por exemplo, na parábola de Lucas 16.1-9; mas aqui Mateus usa outro 

termo menos usual, o epítropos. Segundo Wolfgang e Ekkehard Stegemann, o 

evangelho fala aqui de alguém que é mais que um escravo que serve ao seu senhor 

administrando seus bens (oikonómos), mas alude a um empregado real, um 

homem livre que presta um serviço específico por um pagamento, alguém de 

possuir um status mais elevado que os demais trabalhadores (Stegemann, et. al., 

2004: 158). Deveras, voltando-nos para o Novo Testamento notamos que o mesmo 

termo aparece uma vez em Lucas 8.3 para designar Cuza, o administrador ou 

procurador de Herodes, e outra vez em Gálatas 4.2 quando Paulo fala dos tutores, 

servos que se encarregam da educação dos herdeiros, os filhos dos seus senhores, 

até a maior idade. Em ambos os casos, a expressão trata de empregados de 

posição mais elevada, ou da corte herodiana como no caso de Cuza, ou como o 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

28 
 

tutor que serve à elite fornecendo educação a futuros chefes da casa. Em suma, 

supõem-se que o oikodespotes da parábola mateana conta com o auxílio de um 

empregado aparentemente qualificado para lidar com seus negócios. Novamente 

salta aos olhos o uso experiente de palavras comuns às cidades greco-romanas que 

se encontra no evangelho de Mateus, e também o olhar próximo do autor para com 

pessoas de classes elevadas das sociedades urbanas daqueles dias. 

No texto, a ordem do chefe da casa é para que o administrador comece a 

pagar os trabalhadores começando pelos últimos. É uma decisão estranha à 

primeira vista, mas que possui uma função bem específica na parábola, ou seja, ela 

é absolutamente compreensível no nível narrativo. Aí está uma menção antecipada 

da máxima que vai encerrar a perícope em 20.16. Os últimos serão primeiros, e por 

isso os últimos homens contratados são os primeiros a receber seu pagamento no 

texto. Além disso, a discussão que se dará entre os trabalhadores das primeiras 

horas e o empregador só pode acontecer a partir dessa inversão na ordem dos 

pagamentos; isto é, se os primeiros recebessem o salário de um denário 

combinado, talvez retirar-se-iam do local e não veriam que os últimos estavam 

recebendo o mesmo valor, mas assim, eles estão lá aguardando sua vez de receber 

e testemunham que o administrador paga o mesmo denário para os homens que só 

trabalharam por uma hora. A ordem do chefe da casa, portanto, serve para suscitar 

a discussão que levará a parábola à sua conclusão de que os últimos serão os 

primeiros no Reino dos Céus. 

Observamos anteriormente que se a parábola terminasse no v. 7 ela seria 

considerada completa. Agora, vemos que a partir do v. 8 o texto passa a ser 

condicionado pela aproximação à máxima conclusiva do v. 16. Ulrich Luz notou 

como a sentença final do v. 16 condiciona a composição da parábola a partir do v. 

8, e sugere até que a parábola toda pode ser um desenvolvimento desta sentença 

final (2003: p. 207). Porém, é sempre difícil afirmar que uma parábola dos 

evangelhos não nos remete diretamente a Jesus; em geral se defende a 

autenticidade jesuânica das parábolas, e sobre Mateus 20.1-16, temos a defesa de 

Theissen e Merz a respeito de sua legitimidade com base principalmente na 

harmonia entre o conteúdo da parábola e sua conclusão do v. 16. (1999: 379-384). 

A pergunta que fazemos é esta: não pode ser que a tradição cristã tenha legado a 

Mateus uma parábola que vai somente até o v. 7, que traz em si a mensagem de 

que o Reino dos Céus recebe a todos os que nele querem entrar e lhes recompensa 

com o que é “justo”, e que o evangelista, unindo por sua conta a parábola original 

ao dito conclusivo do v. 16 também herdado da tradição (Marcos 10.31), teria 

ainda desenvolvido-a com um novo final em que intensifica o apelo à igualdade 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

29 
 

econômica? Parece-nos que há uma boa probabilidade de que as coisas sejam 

assim, pelo menos esta é uma hipótese que explica as proximidades da parábola 

com a linguagem jesuânica nos v. 1-7 de fonte desconhecida, e no v. 16 de Marcos, 

e também explica o conteúdo econômico mateano nos v. 7-15. 

Porém, a habilidade do redator deixa poucas marcas no texto final, quase 

nenhum sinal de falta de coesão que sirva de prova deste trabalho redacional. 

Podemos, todavia, apontar como incoerência textual, a ausência de todos os 

trabalhadores contratados em períodos intermediários nesta segunda parte. Onde 

estão agora os homens contratados por volta das horas terceira, sexta e nona? Não 

teriam eles desaparecido porque agora o autor quer nos conduzir a uma conclusão 

que só fala de últimos e primeiros? Se o texto fosse uma composição única, os 

trabalhadores intermediários teriam sido incluídos nos v. 3-7? Reafirmamos que 

temos dos v. 1-7 uma parábola jesuânica completa, mas os versículos finais (v. 8-

15) ampliam a narrativa com novidades de conteúdo e uma forte dependência em 

relação à conclusão do v. 16. Diríamos que este é um texto mateano, construído 

sobre dois pilares mais primitivos da tradição cristã. 

A hipótese de que possivelmente temos em Mateus 20.1-16 uma parábola 

composta de uma porção mais antiga (v. 1-7) e outra mais nova própria de Mateus 

(v. 8-15) torna-a ainda mais significativa para o estudo da linguagem econômica do 

primeiro evangelho, motivo pelo qual seguiremos apoiando-a. O salário justo 

prometido pelo chefe da casa talvez não implicassem em igualdade econômica na 

parábola original; o salário “justo” que foi prometido talvez significasse um 

pagamento proporcional, já que o tema da parábola primitiva era apenas a 

possibilidade contínua de adesão ao movimento do Reino. Mas em Mateus a 

igualdade é um tema imprescindível, e o “justo” que talvez fosse proporcional ao 

tempo trabalhado torna-se sinônimo de igualdade, atendendo às necessidades 

literárias deste autor. No final, a idéia de que os últimos se tornam primeiros, 

embora tenha sido herdada de uma máxima mais antiga do que o evangelho, 

torna-se aqui a lente pela qual Mateus lê a parábola, e com isso, da ordem dos 

pagamentos até o final, tudo acontece na ordem contrária à esperada. 

 

4 - O Reino dos Céus como Projeto Igualitário 

 

As Reclamações dos (11) E tendo recebido reclamavam do chefe da casa (12) 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

30 
 

Primeiros dizendo: “Estes últimos uma única hora fizeram, mas (tu) 

os fizeste iguais a nós, os que suportam o peso e o calor 

do dia. 

A Resposta do 

Chefe da Casa 

(13) E ele respondendo a um deles disse: “Amigo, não faço 

injustiça a ti; não combinaste comigo de (um) denário? 

(14) Pega o seu e retira-te. Pois quero dar para este último 

como também a ti; (15) Ou não é lícito para mim fazer o 

que quero fazer com as minhas (coisas)? Ou o teu olho é 

mau porque eu sou bom?” 

Conclusão (16) Assim, os últimos serão primeiros e os primeiros 

últimos. 

 

Na parábola, a inversão na ordem dos pagamentos permitiu que todos os 

trabalhadores notassem que o administrador pagava um denário a cada homem 

sem se importar com o tempo dedicado ao trabalho por cada um (Luz, 2003: 201). 

As reclamações começam e o texto aproxima-se do seu clímax quando relata as 

palavras dos trabalhadores das primeiras horas, que diziam: “Estes últimos uma 

única hora fizeram, mas (tu) os fizeste iguais a nós...”. Nestas palavras vemos algo 

muito importante para o estudo da economia mateana; o evangelho interpreta a 

divisão igualitária de dinheiro como um meio de acabar com as distinções entre os 

homens; ou seja, dar a cada pessoa o mesmo salário, é fazê-los iguais. Para 

Mateus não bastou ao chefe da casa a bondade de abrir sua vinha para todos os 

homens sem ocupação, a virtude do personagem é sua maneira de fazer todos os 

trabalhadores iguais através do pagamento padronizado. 

Claro que o texto não pretende incentivar ninguém a deixar de trabalhar. 

Cada um teve que aceitar o convite na hora que o mesmo lhe foi feito, e teve que 

trabalhar até o final do expediente comum. Assim, no olhar do autor os homens da 

undécima hora não são pessoas de sorte por trabalharem pouco e receberem 

muito, mas pessoas que só foram encontradas tarde por aquele empregador, 

pessoas que foram alcançadas pela caridade de um bom homem e que merecem 

um salário digno apenas por ter aceito o convite estando dispostos ao trabalho, 

independente do tempo trabalhado. 

A crítica dos trabalhadores das primeiras horas é racional, reclamam um 

pagamento proporcional ao tempo dedicado à vinha, mas o chefe da casa que na 

verdade é o Reino dos Céus não trabalha a partir dessa mesma lógica. Nesta vinha 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

31 
 

todos são convidados a trabalhar, e alguns já estão nela desde a aurora, enquanto 

que outros só chegam no final do dia. O Reino dos Céus, como empregador, é 

diferente exatamente porque não fecha as oportunidades pela manhã, mas 

continua chamando pessoas que estejam dispostas a trabalhar por ele até a 

consumação do dia. Porém, economicamente o Reino dos Céus não promete aos 

homens nada além de um denário, ele paga o mesmo a todos os trabalhadores. 

Mas por quê? Isso é justo? Os homens que reclamaram consideraram-no injusto 

por não pagar proporcionalmente ao tempo trabalhado, mas o que é injustiça 

segundo o Reino dos Céus é permitir que alguém, quem quer que seja, receba 

menos que um denário ao final do dia. Por isso ele começa sua resposta ao 

trabalhador insatisfeito dizendo: “Amigo, não faço injustiça a ti...”. Sem o seu 

denário, aquele homem que só trabalhou uma hora não adquiriu sequer o mínimo 

necessário à sua subsistência, e permitir que pessoas sofram de tal escassez é a 

grande injustiça segundo o texto. Desde o início da parábola, não é o trabalho o 

que mais interessa ao chefe da casa, mas a aceitação do convite e o direito de 

todos os trabalhadores de receberem um denário. Na prática, o cristianismo 

mateano não promete prosperidade em troca da fidelidade, promete no máximo 

recompensas celestiais (Mt 6.19-21), porém, no mundo a expectativa deve ser por 

apenas um denário por dia. Noutras palavras, o evangelho só promete o “salário 

mínimo”. 

Os trabalhadores são os leitores implícitos do evangelho de Mateus,2 as 

pessoas que deveriam ler o evangelho e colocarem-se no lugar dos trabalhadores 

do texto; dentre eles, todos sabem que alguns foram chamados ao serviço do Reino 

mais cedo, outros mais tarde. O chefe da casa que é o próprio Reino de Deus que 

convida estas pessoas para sua vinha, ou seja, o Reino como um projeto com o 

qual se identifica o próprio grupo mateano está sempre aberto a pessoas que 

queiram ingressar neste serviço que é vida do judeu-cristão. Entretanto, aqui 

incluímos outra hipótese incomum, a de que o tempo de trabalho não se trata 

apenas do tempo de pertença à comunidade, pelo menos não significa isso na 

versão mateana. 

O denário pago pelo chefe da casa deve ser lido da maneira mais direta, isto 

é, simboliza a distribuição econômica igualitária idealizada para a comunidade 

mateana pelo autor do evangelho (1997: 129-130). A partir daí, entendemos que o 

elemento econômico é mais importante do que o tempo de trabalho empregado por 

                                                           
2
 Na definição de Daniel Marguerat e Yvan Bourquin, o leitor implícito é o “Receptor da narrativa 

construído pelo texto e apto a atualizar as significações na perspectiva induzida pelo autor; essa imagem 
do leitor equivale ao leitorado imaginado pelo autor” (2009, p. 26-27). 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

32 
 

cada um, o que nos leva a interpretar esse tempo também de maneira econômica. 

O tempo de trabalho dos homens da parábola pode simbolizar não somente o 

tempo de dedicação à comunidade, mas também o investimento econômico que 

cada um faz nesta mesma comunidade. Quem chega ao grupo e pode lhe oferecer 

grandes propriedades é igual aquele que nele adentrou sem nada oferecer, e ambos 

terão sempre direito ao seu denário, ao suficiente para sua subsistência. Injusto 

neste projeto igualitário seria permitir que no Reino dos Céus alguém que aceitou o 

convite para se juntar a esses trabalhadores do Reino passasse por necessidades. 

Essa leitura econômica que vê no tempo de trabalho os bens dedicados ao 

projeto igualitário do Reino dos Céus faz mais sentido se lermos a perícope dentro 

de seu contexto literário. A passagem anteriores no evangelho (Mt 19.16-30) 

também trata da caridade, da dedicação dos bens pessoais ao bem comunitário. 

Em 19.21 Jesus diz ao jovem que possuía propriedades: "Se queres ser completo, 

vai, vende das tuas coisas o que há e dá aos pobres, e tu terás um tesouro no céu, 

e aqui segue-me". Aquele jovem guardava os mandamentos e por isso, pelo menos 

nessa passagem, já tinha direito à “vida eterna”; porém, para ser completo ele 

deveria também abrir mão de suas riquezas doando-as aos pobres, que são 

obviamente os pobres do interior do grupo mateano (veja Mt 5.3). Em 19.29 Jesus 

diz também: “E todo o que deixou casas, ou irmãos, ou irmãs, ou pais, ou mães, ou 

filhos, ou campos por causa do meu nome, cem vezes receberá, e vida eterna 

herdará”. Aqui é nítida a exigência de que o cristão abra mãos de suas posses e 

estruturas familiares e sociais por Jesus. No grupo, quem doa uma casa é também 

dono de todas as casas da comunidade, e jamais ficará desabrigado. Há, portanto, 

uma inegável exigência para que aqueles que possuem riquezas distribuam-nas em 

favor dos mais pobres da comunidade nos textos que precedem a perícope de Mt 

20.1-16; nossa defesa é que também na parábola, esta exigência está presente. 

Para explicar ainda melhor nossa hipótese, vamos ampliar nossa 

argumentação falando da política igualitária do cristianismo primitivo em geral, que 

parte do movimento itinerante de Jesus formado inicialmente por camponeses 

despossuídos que contavam com a caridade alheia para que sobrevivessem e 

dessem seguimento à proclamação do Reino de Deus. Esperava-se que alguém, 

quando convidado a seguir Jesus ou a comunidade proto-cristã depois dele, 

deixasse todos os bens aos pobres, ou seja, aos demais judeu-cristãos carentes 

que faziam parte daquele círculo sócio-religioso. Para citar apenas Mateus, isso 

aparece no convite de Jesus aos seus discípulos (Mt 4.18-22, 9.9), no convite a 

outras pessoas anônimas para que o seguissem (Mt 8.22), assim como na já citada 

narrativa do jovem rico (Mt 19.21). O que se objetivava é a criação de uma 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

33 
 

sociedade igualitária em que todos dividiam suas posses entre si, de forma que 

ninguém teria falta de nada, e ninguém teria excesso de nada. Um exemplo não 

mateano útil para ilustrar isso é Atos dos Apóstolos 5.1-11, a famosa passagem da 

morte de Ananias e Safira. O texto idealiza uma comunidade cristã primitiva em 

Jerusalém onde este mesmo ideal igualitário funciona com perfeição (At 4.32-35), e 

onde os bons exemplos são aqueles que colocam todas as posses diante dos 

apóstolos para que tal projeto igualitário funcione (At 4.36-37). Ananias e Safira, 

todavia, morrem quando pretendem aderir à comunidade porque dizem 

compartilhar com eles todas as suas posses. No ato de adesão e doação total de 

bens, eles tornar-se-iam dependentes da comunidade para a subsistência, teriam 

de receber o seu denário cada um ao final do dia; mas sabemos que eles 

guardavam parte das suas posses para si, o que faz da reivindicação deles pela 

ajuda da comunidade um roubo, crime digno de morte. O casal é assassinado não 

porque mentiu a Deus simplesmente, mas porque dizendo não ter nada, 

prejudicariam a distribuição igualitária para as pessoas realmente dependentes.3 

Perguntamo-nos então se o problema em pauta na parábola de Mateus 20.1-16 não 

é o mesmo de Atos 5.1-11; se a questão não lida com o dar e receber dentro do 

projeto igualitário. Em nossa parábola, o investimento de uns é maior do que o de 

outros, e talvez isso estivesse gerando reivindicações maiores para uns do que para 

outros. 

Há quem discorde dessa nossa leitura, preferindo uma versão religiosa da 

parábola, identificando os grupos diferentes de trabalhadores como gentios e 

judeus (p. ex. Berger: 1998, p. 398). Outra leitura bastante comum é a que adota 

o comentarista A. J. Overman, que estudando a parábola e concentrando-se na 

distinção entre os trabalhadores a partir da hora do convite, pensa que a questão 

tratada é simplesmente a hierarquia baseada na longevidade dos membros da 

comunidade (1999: 312-313). Anthony J. Saldarini, todavia, esteve mais perto de 

nossa leitura quando comentou esta e outras parábolas sobre vinhas em uma nota 

de seu livro A Comunidade Judaico-Cristã de Mateus, dizendo que muitas vezes... 

[...] os primeiros e os últimos são entendidos como Israel e 

os gentios, isto é, os trabalhadores do início da manhã são 

Israel e os do fim da tarde são os gentios. Mas o contexto 

trata de recompensas para os que crêem em Jesus. Além 

disso, todos os trabalhadores recebem pagamento 

(recompensa pelo serviço) e nenhum é rejeitado. O ponto 

                                                           
3
 Publicamos recentemente um artigo com a análise completa destes textos de Atos dos Apóstolos. 

Veja: LIMA, 2010b. 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

34 
 

principal da parábola parece dizer respeito à igualdade entre 

os seguidores de Jesus, não importa quando se tornaram 

seguidores [...] (2000: 112-113) 

A questão, então, pode ser hierárquica como sugeriu Overman, mas não 

somente por conta da idade de cada um ou por tempo de pertença ao grupo; estes 

são problemas que retratam as crises hierárquicas de igrejas modernas, influência 

que parece conduzir a interpretação de Overman. Em Mateus, a exortação é para 

que os simpatizantes mais abastados daquela comunidade não se importassem com 

a distribuição igualitária que se fazia (ou se planejava fazer) dentro daquele grupo 

do Reino. O autor do evangelho argumenta noutros pontos em favor da caridade, 

mas aqui, ele critica as intenções egoístas de obter privilégios daqueles que 

praticam esta caridade. 

Obviamente a parábola foi construída para atingir discípulos, pessoas que 

estão no interior do grupo mateano. Também é fácil notar que os alvos da 

mensagem são os discípulos que agiam (ou quem sabe um dia agiriam) como os 

trabalhadores da primeira hora, que reclamam por melhores recompensas. A eles é 

que o chefe da casa/Reino dos Céus acusa de ter um olho mau (v. 15). Este mesmo 

olho mau (gr. ofthalmos poneros) que está em clara oposição ao bom que ocorre 

na frase anterior, aparecera antes no evangelho em 6.22-23, e em sua versão 

mateana (diferente do que ocorre em sua versão lucana em Lc 11.34-36) o olho 

mau simboliza o olhar ganancioso, voltado para os tesouros da terra, que são 

perecíveis e não proporcionam recompensas celestiais (Lima, 2010: 97-99). 

Overman identifica este detalhe, afirmando inclusive que o adjetivo grego poneros 

é um termo mateano comum para a inveja provocada por coisas materiais. Ele diz 

que o vocábulo representa dinheiro e posição que atraem o olho da pessoa (1999: 

p. 313). Em nossa interpretação a diferença entre os trabalhadores não é apenas o 

horário da contratação, e muito menos a origem étnica deles, mas o investimento 

diferenciado feito por cada um e a distribuição de recompensas que é padronizada. 

Os trabalhadores da primeira hora tinham o olho mau porque incomodavam-se com 

o método de distribuição de bens do grupo. 

A conclusão ou aplicação da parábola, nas palavras do narrador e não mais 

dos personagens, é esta: “Assim, os últimos serão primeiros e os primeiros 

últimos” (v. 16). Trata-se de uma sentença4 que modifica discretamente a já 

incluída em Mateus 19.30, que segue o texto de Marcos 10.30-31. Mas Mateus a 

                                                           
4
 Definimos “sentença” a partir de Klaus Berger, que escreveu: “‘Sentenças’ são ditados ou provérbios 

em que se expressa uma experiência universal, geralmente em forma descritiva e em frases curtas” 
(1998, p. 60-61). 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

35 
 

repetiu, colocando-a como conclusão de uma parábola. Por certo temos aí um dito 

tradicional que deve remontar às primeiras gerações de cristãos, que fala da 

inversão do status social dentro do Reino de Deus, e sabemos que tal renúncia ao 

status é reconhecida como tema típico dos primórdios do cristianismo (Theissen, 

2002: 87-90). Todavia, sua colocação ao final da perícope não foi arbitrária, pois 

ela segue os padrões típicos das parábolas bíblicas começando com o advérbio 

assim... (gr. houtws), e resume para o leitor numa breve sentença aquilo que toda 

a narração pretendia dizer (Theissen; MERZ, 1999: 375). 

Temos uma verdadeira ameaça aos que porventura se consideravam 

primeiros por conta de seu alto investimento, e uma promessa otimista aos que se 

viam como os últimos, que não investiram muito e mesmo assim devem ser 

tratados como iguais no interior do grupo. Tal máxima já aparecera antes, agora 

repete-se depois da parábola como um refrão evangélico que ressalta a inversão 

proposta pela mensagem do Reino na memória do leitor; ela proclama ao leitor 

que, embora a ajuda aos necessitados seja uma obrigação do judeu-cristão (veja 

Mt 23.31-46), isso não faz dele alguém melhor que o irmão carente que só recebe 

ajuda. 

Enfim, a parábola termina abruptamente, o texto não é uma narrativa 

completa, não nos informa sobre o resultado das palavras do oikodespotes aos 

trabalhadores da primeira hora, deixando-nos sem saber se eles se convenceram 

de que não havia injustiça no pagamento padronizado. Isso é também próprio das 

parábolas, que encerram-se assim que atingem seu clímax e seu ensino tenha sido 

transmitido (Wegner, 1998: 207). Mas a parábola está resolvida para o evangelho 

de Mateus, e possui uma função específica e é muito útil dentro dele. De nada 

adiantaria um projeto que promove igualdade econômica, mas que resulta em 

desigualdade de outro tipo; que dá o que comer ao pobre, mas que o faz inferior na 

hierarquia cristã; onde os mais abastados gabam-se da sua filantropia enquanto 

utilizam-se dela para exercer algum tipo de domínio sobre aqueles que dizem 

ajudar. 

 

Conclusão 

Voltando a citar Gerd Theissen e Annette Merz, tomamos para nossa 

conclusão estas palavras que definem parábolas como a que estudamos de maneira 

precisa: 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

36 
 

Las parábolas en sentido estricto narran (en aoristo) un caso 

particular insólito y argumentan en dirección contraria al 

consenso. Invitan a una toma de postura ante la conducta 

referida y buscan así influir a nivel real en el cambio de 

actitud y de comportamiento. (1999: 368) 

É impossível ou pelo menos insatisfatório, que se faça o estudo de uma 

parábola sem que nos perguntemos pelo seu propósito prático entre as pessoas 

para as quais ela foi proferida. Em nosso caso, é impossível não falar do grupo 

social que aqui designamos de grupo mateano, ou em linguajem mais atual, os 

leitores implícitos do evangelho. 

Mateus 20.1-16 contou-nos uma história fictícia de um homem que contraria 

a lógica comum com a finalidade de tratar igualitariamente todos os seus 

empregados. Contou-nos uma histórica para que cheguemos à conclusão de que no 

Reino de Deus (entenda-se comunidade de Mateus e seu ideal de vida) as pessoas 

são tratadas com igualdade, independente de suas boas obras (ou tempo de 

participação). Ali, deveriam buscar igualdade econômica e também de status social, 

deveriam todos viver humildemente, mas sem falta de nada, e sem que entre eles 

houvessem primeiros ou últimos, isto é, hierarquias. Nas palavras de Anthony J. 

Saldarini, 

Os seguidores de Jesus são irmãos, não rabis ou mestres uns 

dos outros (23,8-10). Só Jesus é Rabi, Mestre e Guia e só 

Deus é Pai. Esse igualitarismo é comum a novos movimentos 

religiosos e reformistas, mas é rapidamente seguido pelo 

desenvolvimento de papéis diferenciados e hierarquizados. O 

autor de Mateus resiste a esse desenvolvimento natural. 

(2000: 180) 

Para o estudo de Mateus em geral, nosso exercício fortalece a hipótese de 

que Mateus é um evangelho citadino, que quando vê-se mais livre criativamente 

das fontes proto-cristãs que geralmente atribuem-se ao mundo rural, deixa 

transparecer ainda mais sua urbanidade e contato com a cultura 

helenística/romana. Isso vimos no uso consciente que o texto faz de termos como 

oikodespotes, agora, e epítropos, e no uso habitual de moedas como o denário. 

Para o estudo da linguagem econômica de Mateus em especial, também vemos 

como em Mateus o contato entre pessoas abastadas e carentes se dá no cotidiano 

de sua sociedade. Os ricos não são somente exploradores imperiais, estrangeiros 

estranhos culturalmente que os dominam do interior de suas cidades muradas. O 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

37 
 

texto deixa até o Reino dos Céus comparar-se a um chefe da casa, proprietário de 

terra que assalaria trabalhadores para serviços temporários, o que significa que os 

ricos em geral não são vistos negativamente, mas sim a manutenção da riqueza no 

interior de um grupo que é formado por pessoas completamente carentes. 

Diríamos, para finalizar, que o cristianismo judaico de Mateus, assim como o 

de Jesus, condena as riquezas e elogia a pobreza principalmente porque esta 

inversão de valores serve ao grupo como uma estratégia de sobrevivência para 

aqueles dias. Enquanto o conflito com o grupo minoritário de Mateus e os seus 

rivais do chamado judaísmo-formativo possivelmente limitava para muitos o acesso 

não somente à sinagoga, mas também ao trabalho, a caridade intra-comunitária 

ilimitada era um projeto de sobrevivência (Garcia, 2010: 17-50). Neste contexto, 

todos deveriam ter direito ao menos ao seu denário, mas isso não significa que 

membros doadores, possuidores de melhores posições na sociedade e com isso de 

maior estabilidade sócio-econômica, deveriam no seio da comunidade possuir 

privilégios exclusivos ou exercer qualquer espécie de liderança sobre os membros 

carentes. Assim, o aviso do evangelho é para se ter cuidado, para que ninguém se 

exalte por conta da sua grande ajuda aos mais pobres, pois no Reino as coisas não 

são como no mundo, e para surpresa de alguns, muitos últimos poderão superar-

lhes diante de Deus. 

 

Referências Bibliográficas 

AGUIRRE MONASTERIO, Rafael. Del Movimiento de Jesús a la Iglesia Cristiana: 

Ensayo de Exégesis Sociológica del Cristianismo Primitivo. Estella: Verbo Divino, 

2009. 

BERGER, Klaus. As Formas Literárias do Novo Testamento. São Paulo: Loyola, 

1998. 

BROWN, E. Raymond. Introducción al Nuevo Testamento: 1. Cuestiones 

Preliminares, Evangelios y Obras Conexas. Madrid: Trotta, 2002. 

COENEN, Lothar; BEYREUTHER, Erich; BIETENHARD, Hans. Diccionario Teológico 

del Nuevo Testamento (vol. IV). Salamanca: Sigueme, 1994. 

COENEN, Lothar; BROWN, Colin. Dicionário Internacional de Teologia do Novo 

Testamento (2 volumes). São Paulo: Vida Nova, 2000. 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

38 
 

FOSTER, Robert, Why on Earth Use „Kingdom of Heaven‟?: Matthew’s Terminology 

Revisited. In. New Testament Studies, 48. United Kingdom: Cambridge University 

Press, 2002, p. 487-499. 

GARCIA, Paulo Roberto. Sábado: A Mensagem de Mateus e a Contribuição Judaica. 

São Paulo: Fonte Editorial, 2010. 

LIMA, Anderson de Oliveira. Acumulai Tesouros no Céu: estudo da linguagem 

econômica do evangelho de Mateus. São Bernardo do Campo: Universidade 

Metodista de São Paulo (Dissertação de Mestrado), 2010. 

__________. A(s) Narrativa(s) da(s) Morte(s) de Ananias e Safira: estratégias 

literárias de Atos dos Apóstolos. In. Orácula 6.11, 2010b. 

LUZ, Ulrich. El Evangelio Según San Mateo: Mt 18-25, vol. III. Salamanca: 

Ediciones Sígueme, 2003. 

MARGUERAT, Daniel; BOURQUIN, Yvan. Para Ler as Narrativas Bíblicas: Iniciação à 

Análise Narrativa. São Paulo: Loyola, 2009. 

OVERMAN, J. Andrew. Igreja e Comunidade em Crise: O Evangelho Segundo 

Mateus. São Paulo: Paulinas, 1999. 

SALDARINI, Anthony J. A Comunidade Judaico-Cristã de Mateus. São Paulo: 

Paulinas, 2000. 

STEGEMANN, Ekkehard W.; STEGEMANN, Wolfgang. História Social do 

Protocristianismo: os Primórdios do Judaísmo e as Comunidades de Cristo no 

Mundo Mediterrâneo. São Leopoldo: Sinodal; São Paulo: Paulus, 2004. 

THEISSEN, Gerd. La Religión de los Primeros Cristianos: una teoría del cristianismo 

primitivo. Salamanca: Sigueme, 2002. 

THEISSEN, Gerd; MERZ, Annette. El Jesus Historico. Salamanca: Sigueme, 1999. 

WEGNER, Uwe. Exegese do Novo Testamento: Manual de Metodologia. São 

Leopoldo: Sinodal; São Paulo: Paulus, 1998. 

WRITE, L. Michael. Paulo e o Pater Familias. In. SAMPLEY, J. Paul (org.). Paulo no 

Mundo Greco-Romano. São Paulo: Paulus, 2003, p. 403-428. 



RJHR IV:6 (2011) – Anderson de Oliveira Lima 

 

39 
 

VAAGE, Leif E. Jesus Economista no Evangelho de Mateus. In. Revista de 

Interpretação Bíblica Latino-Americana (Ribla), 27. Petrópolis: Vozes; São 

Leopoldo: Sinodal, 1997, pp. 116-133. 


